18/12/25 05:06 1/8 Radicale land- en tuinbouw

Radicale land- en tuinbouw

Door Murray Bookchin

e Qorspronkelijke titel: Radical Agriculture

e Verschenen:1976

e Bron: De As #130-131 (2000); Richard Merrill (ed.), Radical Agriculture; New York, 1976 p.3-13
* Vertaling: André Bons, bewerkt door Tommy Ryan

Radicale land- en tuinbouw

Landbouw is een vorm van cultuur. Het verbouwen van voedsel is een sociaal en cultureel
verschijnsel dat alleen bij mensen voorkomt. Bij dieren lijkt alles wat ergens zou kunnen worden
omschreven als voedselteelt op zijn best een kortstondige activiteit; en zelfs bij mensen begon de
landbouw zich pas ongeveer tienduizend jaar geleden te ontwikkelen. In een tijdperk waarin
voedselproductie gereduceerd is tot een louter industriéle techniek, wordt het bijzonder belangrijk stil
te staan bij de culturele implicaties van de ‘moderne’ landbouw - dit om aan te geven welke invloed
zij niet alleen heeft op de volksgezondheid, maar ook op de relatie van de mens met de natuur en op
de relatie van mens tot mens.

Het contrast tussen vroegere en moderne landbouwpraktijken is dramatisch. Het zou heel moeilijk zijn
de één te begrijpen vanuit het perspectief van de ander of om herkennen dat zij worden verenigd
door welke culturele continuiteit dan ook. We kunnen dit contrast niet alleen maar toeschrijven aan
verschillen in technologie. Landbouw ziet in het huidige tijdperk - duidelijk kapitalistisch van aard -
het verbouwen van voedsel als een zakelijke onderneming die uitsluitend plaats moet vinden met het
00g op het genereren van winst in een markteconomie. Vanuit dit standpunt is grond een
vervreemdbaar waar dat een ‘onroerend goed’ wordt genoemd, de bodem een ‘natuurlijke hulpbron’
en voedsel een ruilwaarde die op onpersoonlijke wijze gekocht en verkocht wordt met behulp van een
medium dat ‘geld’ heet. Landbouw verschilt in die zin nauwelijks van enige andere tak van de
industrie zoals bijv. de staalproductie of auto-industrie. Het is wel zo dat het verbouwen van voedsel
tot op zekere hoogte te maken heeft met niet-industriéle factoren als het klimaat- en
seizoensveranderingen. De voorspelbaarheid, die het kenmerk is van een werkelijk ‘rationele’ en
wetenschappelijk georganiseerde operatie, ontbreekt. En omdat deze natuurverschijnselen zich
onttrekken aan bourgeoismanipulatie, zijn ook zij in het circuit van boerderij tot detailhandel het
voorwerp van speculatie op beurzen en bij tussenhandelaren.

In deze onpersoonlijke wereld van de voedselproductie is het geen verrassing dat een ‘boer’ vaak een
piloot blijkt te zijn die de gewassen met pesticiden besproeit, een chemicus die de bodem beschouwt
als een levenloze opslagplaats voor anorganische componenten, een bestuurder van enorme
landbouwmachines die meer verstand heeft van machinerie dan van botanica, en, wat misschien het
belangrijkst is, een financierder wiens kennis van het land misschien nog kleiner is dan die van een
stedelijke taxichauffeur. Voedsel bereikt de consument in containers, zodanig bewerkt en van diens
natuurlijke vorm ontdaan dat er nog maar weinig is dat aan het origineel doet denken. In de moderne,
glimmende supermarkt loopt de koper dromerig door een spektakel van verpakkingsmaterialen
waarop de afbeeldingen van planten, vlees en zuivelproducten de plaats innemen van de
levensvormen waarvan ze zijn afgeleid. De fetisj neemt de vorm aan van het werkelijke verschijnsel.

Anarchisme.nl - https://mmbs-bouw.com/


https://mmbs-bouw.com/namespace/murray_bookchin
https://mmbs-bouw.com/namespace/de_as

Last update: 09/12/20 10:35 namespace:radicale_land-_en_tuinbouw https://mmbs-bouw.com/namespace/radicale_land-_en_tuinbouw

De relatie van het individu met een van de meest intieme natuurlijke ervaringen - voeding die
onmisbaar is voor het leven - raakt hier gescheiden van de wortels van haar natuurlijke oorsprong.
Groenten, fruit, granen, zuivel en vlees verliezen hun identiteit als organische realiteiten en krijgen
vaak de naam van de grote commerciéle ondernemingen die hen produceren. De ‘Big Mac’ en de
‘Swift Sausage’ doen in de verste verte niet meer denken aan het levende wezen dat op pijnlijke wijze
is geslacht om de consument aan voedsel te helpen.

Deze veronnatuurlijkte blik staat in scherp contrast tot een vroegere animistische sensibiliteit die het
land beschouwde als een onvervreemdbaar, bijna heilig domein, die het verbouwen van voedsel zag
als een spirituele activiteit en het consumeren van eten als een plechtig sociaal ritueel. De Cayuse uit
het Noordwesten [van Noord Amerika] waren niet de enigen die het oor te luisteren legden bij de
bodem, omdat de “Grote Geest” , zoals een Cayuse opperhoofd het uitdrukte, “de wortels aanwees
waarmee de Indianen zich kunnen voeden”.[1] De bodem leefde, en haar stem moest ter harte
worden genomen. Deze visie kan inderdaad een cultureel obstakel zijn geweest bij het zich
verbreiden van het verbouwen van voedsel; weinig uitspraken van jagers tegen landbouw ontroeren
meer dan Smohalla’s memorabele woorden: “Je vraagt mij de grond te ploegen. Moet ik een mes
pakken en mijn moeders borst openrijten? Dan zal ze me, wanneer ik sterf, niet tegen haar borst
drukken om mij rust te geven.”[2]

Toen de landbouw opkwam, hield deze de animistische sensibiliteit van de jager duidelijk in ere. De
rijkdom aan mythische verhalen die verbonden is met het cultiveren van voedsel getuigt van een
betoverde wereld die bruist van leven, doel en spiritualiteit. Ludwig Feuerbachs opvatting over God
als de projectie van de mens miskent de mate waarin de vroegere mens werd bepaald en beinvioed
door de afdruk van de natuurlijke wereld en die, in die zin, een verlengde of projectie daarvan was. Te
stellen dat de vroege mensheid in ‘partnerschap’ leefde met deze wereld is niet de juiste benaming;
de mensheid leefde als deel van deze wereld - niet ernaast of erboven.

Omdat de bodem leefde, zelfs de moeder was van het leven, was het in cultuur brengen ervan een
heilige daad die rituelen vergde waarin goden werden aangeroepen en om verzoening werd
gevraagd. Vrijwel elk aspect van het agriculturele proces had een sacrale dimensie, van het bewerken
van het zaaibed tot het oogsten van een gewas. De oogst zelf werd gezegend en ‘het breken van het
brood’ was zowel een huiselijk ritueel dat elke dag weer de solidariteit tussen verwanten bevestigde,
als ook een daad van gastvrije pacificatie tussen de vreemdeling en de gemeenschap. En nog steeds
bezegelen we een overeenkomst met een drankje en vieren een belangrijke gebeurtenis met een
feestmaal. Het omhakken van een boom of het slachten van een dier vereiste verzoenende riten, die
erkenden dat deze wezens leefden en dat dit leven onderdeel uitmaakte van een heilige constellatie
van verschijnselen.

Hoe naief de mythen en veel van deze praktijken de moderne mens ook mogen voorkomen, ze
weerspiegelen een waarheid over de situatie waarin de landbouw zich bevond. Na het verliezen van
het contact met deze ‘voorwetenschappelijke’ gevoeligheid - ten koste van de vruchtbaarheid van het
land en het ecologisch evenwicht - weten we nu dat de bodem inderdaad vol leven zit; dat zij een
bepaalde mate van gezondheid heeft, een dynamisch evenwicht en een complexiteit vergelijkbaar
met elke levende gemeenschap. Niet dat de details van deze kennis nieuw zijn; we zijn ons er vooral
op een nieuwe en holistische manier bewust van. In de vroege jaren zestig beschouwde de
Amerikaanse landbouwwetenschap in het algemeen de grond als een medium waarin levende
organismen weinig te maken hadden met het chemische management van het verbouwen voedsel.
Nu we de grond hebben verzadigd met nitraten, insecticiden, herbiciden en een ontstellende variatie
aan gifstoffen zijn we het slachtoffer geworden van een nieuw type vervuiling dat we
‘bodemvervuiling’ zouden kunnen noemen. Deze gifstoffen zijn de verborgen toevoegingen aan de
eettafel, de verhulde spoken die ons weer opzoeken als de restproducten van onze uitbuitende
houding tegenover de natuur. Niet minder belangrijk, hebben we in grote delen van de wereld de

https://mmbs-bouw.com/ Printed on 18/12/25 05:06



18/12/25 05:06 3/8 Radicale land- en tuinbouw

bodem ernstig beschadigd en haar gereduceerd tot het eenvoudige beeld van de moderne
wetenschappelijke blik. Het dierlijke en plantaardige leven dat zo essentieel is voor het ontwikkelen
van een voedzame, rulle bodem is afgenomen en benaderd op veel plaatsen de steriliteit van
verarmd, woestijnachtig zand.

In tegenstelling daarmee definieerde de vroegere landbouw, ondanks haar denkbeeldige aspecten, de
relatie van de mens met de natuur binnen gezonde ecologische parameters. Zoals Edward Hyams
opmerkt, is de houding van de mens en hun cultuur, evenzeer onderdeel van de technische middelen
die ze tot hun beschikking hebben als de werktuigen die ze gebruiken. Als “de bijl enkel het fysieke
werktuig was dat mensen vroeger gebruikten om bomen om te kappen” en “het werktuig van zijn
verstand hem in staat stelde zijn bijl doeltreffend te hanteren”, “wat moeten we dan vinden van het
werktuig van de spiritualiteit?” Dit ‘werktuig’ is “onderdeel van die drie-eenheid van werktuigen welke
mensen in staat stelt hun handelingen te beheersen en te controleren door te refereren aan het
‘gevoel’ dat ze hebben voor de gevolgen van de veranderingen die ze in de omgeving aanbrengen”.
Volgens deze lijn zal hun bewustzijn beperkingen hebben opgelegd aan het kappen van bomen,
omdat de mensen vroeger “geloofden dat bomen een ziel hebben en aanbeden moesten worden, en
ze associeerden bepaalde goden met bepaalde bomen. Osiris met de acacia; Apollo met de eik en de
appelboom. De tempels van veel primitieve volkeren waren heilige wouden...” Ook al zijn de
mythische aspecten van deze mentaliteit evident, het feit blijft dat de mentaliteit als zodanig
“buitengewoon waardevol was voor de bodemgemeenschap en daarmee voor de lange termijn ook
voor de mens. Het betekende dat geen boom zo maar werd geveld, maar alleen wanneer dit absoluut
noodzakelijk was, en dan onder de begeleiding van verzoeningsriten die in elk geval de functie
hadden dat houthakkers er voortdurend aan werden herinnerd dat ze gevaarlijk en belangrijk werk
verrichten.”[3] We kunnen daaraan toevoegen dat als de cultuur kan worden beschouwd als een
‘werktuig’, een kleine accentverschuiving voldoende is om werktuigen als onderdeel van een cultuur
te gaan beschouwen. Dit kleine verschil in benadering komt dichterbij wat Hyams probeert te zeggen,
dan dat hij doet in zijn eigen formulering. Het reduceren van kunst, waarden en rationaliteit tot niet
meer dan instrumenten is een uniek kenmerk voor de bourgeoismentaliteit - een manier van denken
die zelfs is doorgedrongen tot de radicale kritiek op het kapitalisme, als men tenminste mag afgaan
op de teneur van de Marxistische literatuur die we tegenwoordig zo overvloedig aantreffen.

Een radicale benadering van de landbouw probeert de heersende instrumentalistische visie te
overstijgen die het verbouwen van voedsel alleen maar ziet als een ‘menselijke techniek’ die
tegenover ‘natuurlijke hulpbronnen’ staat. Deze radicale benadering is letterlijk ecologisch in de
strikte betekenis dat het land wordt beschouwd als een oikos, een thuis. Land is noch een ‘hulpbron’
noch een ‘werktuig’, maar de oikos van ontelbare bacterién, schimmels, insecten, regenwormen en
kleine zoogdieren. Waar de jacht deze oikos in wezen onberoerd laat, heeft landbouw daarentegen er
grote invloed op en maakt de mensheid er tot een integraal onderdeel van. De mensen hebben niet
langer een indirecte invloed op de bodem; ze interveniéren direct en indirect in de voedselketens en
in de bio-geochemische cycli.

Omgekeerd wordt het moeilijk menselijke sociale instituties voor te stellen zonder te verwijzen naar
de heersende landbouwkundige praktijken van een bepaalde historische periode en naar de toestand
van de grond waarop die praktijken plaatsvinden. Hyams’ typering van elke menselijke gemeenschap
als een ‘bodemgemeenschap’ is treffend: in historisch opzicht speelden grondsoorten en
veranderingen in agrarische technologie een grote, vaak doorslaggevende rol bij het bepalen of het
land coOperatief of individualistisch bewerkt zou worden - of dit nu op verzoenende of uitbuitende
wijze was - en dit beinvloedde op haar beurt in grote mate het heersende systeem van
maatschappelijke betrekkingen. De zeer centralistische keizerrijken van de oude wereld hadden
duidelijk veel profijt van de irrigatiewerken die noodzakelijk waren voor de dorre gebieden in het
Nabije Oosten; het codperatieve middeleeuwse dorp profiteerde van vernieuwingen in landverdeling

Anarchisme.nl - https://mmbs-bouw.com/



Last update: 09/12/20 10:35 namespace:radicale_land-_en_tuinbouw https://mmbs-bouw.com/namespace/radicale_land-_en_tuinbouw

(Gewannflur) en ploegtechniek. Lynn White Jr. wijst helemaal terug tot de Karolingische tijd om de
dwingende houding die het Westen heeft tegenover de natuur te duiden. Hij wijst op de opkomst van
de zware Europese ploeg en de daarmee samenhangende neiging land niet aan boeren toe te wijzen
op grond van de noodzaak om hun gezin te onderhouden maar “naar hun bijdrage aan het team van
ploegers.”[4] Hij ziet deze veranderde houding terug in de inspanningen van Karel de Grote om de
maanden te hernoemen overeenkomstig de verplichtingen die uit arbeid voortvloeien, waarbij hij
eerder de nadruk bleek te leggen op arbeid dan op de natuur of de goden. “De oude Romeinse
kalenders lieten af en toe taferelen zien met menselijke activiteit, maar de dominante traditie (die in
Byzantium werd voortgezet) beeldde de maanden af als passieve personificaties die symbolische
voorwerpen met zich mee dragen. De nieuwe Karolingische kalenders, die de toon zetten voor de
Middeleeuwen, zijn heel anders: ze laten een dwingende houding zien tegenover natuurlijke
hulpbronnen. Ze zijn absoluut noordelijk van oorsprong; de olijf immers, die zo belangrijk is in de
Romeinse cycli, is nu verdwenen. De voorstellingen veranderen in taferelen van ploegen, oogsten,
houthakken, mensen die eikels uit de bomen slaan voor hun varkens, het slachten van varkens. De
mens en de natuur zijn nu twee verschillende zaken en de mens is de baas.”[5]

Maar pas als we bij de moderne kapitalistische tijd komen gaan mens en natuur uiteen als waren ze
bijna vijanden, en de ‘heerschappij’ van de mens over de natuur neemt de vorm aan van wrede
dominantie, niet slechts van hiérarchische classificatie. Het verbreken van de bijna rudimentaire
gemeenschapsbanden die ooit de leden van clans, gilden en het broederschap van de polis
verenigden in een nauw verband van wederzijdse hulp; het reduceren van iedereen tot
antagonistische kopers of verkopers; de heerschappij van competitie en egoisme op elk gebied van
het economische en maatschappelijke leven; dit alles maakt dat elk gevoel van gemeenschap volledig
verdwijnt, of dit nu met de natuur of in de samenleving is. De traditionele aanname dat de
gemeenschap de authentieke plaats is waar het leven zich afspeelt, verdwijnt zo volledig uit het
bewustzijn van mensen dat dit niet langer als relevant wordt gezien voor de toestand waarin mensen
zich bevinden. Het nieuwe uitgangspunt voor het vormen van een beeld van de samenleving of het
bewustzijn is de geisoleerde, geatomiseerde mens die voor zichzelf zorgt in een competitieve jungle.
De desastreuze gevolgen van deze visie op natuur en samenleving worden duidelijk zichtbaar in een
wereld die gebukt gaat onder explosieve maatschappelijke tegenstellingen, ecologische versimpeling
en wijdverbreide vervuiling.

Radicale landbouw streeft ernaar het gevoel van gemeenschap bij de mens te herstellen: allereerst
door de volledige erkenning van de bodem als een ecosysteem, een biotische gemeenschap; en ten
tweede door een visie op landbouw als de activiteit van een natuurlijke menselijke gemeenschap, een
landelijke samenleving en cultuur. Het bedrijven van landbouw wordt een praktisch, dagelijks contact
tussen de bodem en de menselijke gemeenschappen, het middel waardoor die twee elkaar
ontmoeten en zich met elkaar vermengen. Dit ontmoeten en vermengen kent een aantal
basisveronderstellingen. De meest evidente hiervan is dat de mensheid deel uitmaakt van de
natuurlijke wereld, en er niet boven staat als ‘de meester’ of ‘de baas’. Ongetwijfeld is het menselijke
bewustzijn uniek wat betreft reikwijdte en diepte van inzicht, maar uniek zijn is geen garantie tegen
dominantie en uitbuiting. Radicale landbouw aanvaardt in dit opzicht het ecologische voorschrift dat
zegt dat variéteit niet hoeft te worden gestructureerd langs hiérarchische lijnen, zoals we geneigd zijn
te doen onder invloed van de hiérarchische samenleving. Handelingen en verhoudingen die duidelijk
ten goede komen aan de biosfeer verdienen alle waardering, als uniek op hun eigen wijze en als een
waardevolle bijdrage aan het totaal - niet als de één boven of onder de ander, als prooi voor
overheersing.

Verscheidenheid, in zowel de samenleving als in de landbouw, moet niet worden beperkt, maar
integendeel bevorderd als iets positiefs. We weten nu maar al te goed dat hoe eenvoudiger een
ecosysteem is - en hoe beperkter in de landbouw de verscheidenheid is aan gedomesticeerde rassen

https://mmbs-bouw.com/ Printed on 18/12/25 05:06



18/12/25 05:06 5/8 Radicale land- en tuinbouw

is waarmee we te maken hebben - des te waarschijnlijker het is dat het ecosysteem in elkaar klapt.
Hoe complexer de voedselketens, des te stabieler de biostructuur. Dit inzicht, dat we ons tegen een
hoge prijs voor de biosfeer en voor onszelf eigen hebben gemaakt, weerspiegelt simpelweg de
eeuwenoude richting van de evolutie. De vooruitgang van de leefwereld bestaat allereerst uit de
differentiatie, kolonisering en een groeiend web van onderlinge afhankelijkheid van verschillende
levensvormen op een niet-organische planeet - een langdurig proces dat de atmosfeer en de
landschappen heeft herschapen op een manieren waardoor deze bewoonbaar werd voor complexe en
steeds intelligenter organismen. Het meest rampzalige aspect van de heersende landbouwmethoden,
met hun nadruk op monocultuur, hybride gewassen en chemicalién, is de simplificatie in voedselteelt
geweest. Een vereenvoudiging die op zo’n mondiale schaal plaats vindt dat deze de planeet wel eens
terug zou kunnen werpen naar een evolutionaire fase die enkel nog levensvatbaar is voor eenvoudige
levensvormen.

Het respect dat de radicale landbouw heeft voor verscheidenheid, houdt een respect in voor de
complexiteit van een uitgebalanceerde landbouw: de ontelbare factoren die van invloed zijn op de
voeding en het welzijn van planten; de verscheidenheid van relaties in de bodem die op verschillende
plaatsen bestaat; het complexe samenspel van factoren als klimaat, geologie en het leven, die
verschillen veroorzaken tussen het ene stuk land en het andere; en de vele verschillende manieren
waarop menselijke culturen op deze verschillen reageren. In overeenstemming daarmee ziet de
radicale landbouwer landbouw niet alleen als een wetenschap, maar ook als een kunst. De verbouwer
van voedsel moet in nauw contact leven met een bepaald stuk grond en een gevoeligheid
ontwikkelen voor de speciale behoeften die het heeft - behoeften waar een benadering volgens het
boekje weinig raad mee weet. De landbouwer moet onderdeel worden van een ‘bodemgemeenschap’
in de werkelijke zin dat hij of zij zowel deel uitmaakt van een uniek biosysteem als van een gegeven
maatschappelijk systeem.

Deze onderwerpen alleen maar benaderen in de zin van een techniek zou slechts een geringe
vooruitgang zijn ten opzichte van de benadering die vandaag de dag in de landbouw gebruikelijk is.
Een technische kenner van een ‘organische’ benadering van de landbouw is niet beter dan een
gewone beoefenaar van de chemische benadering. We worden even min ‘biologische boeren’ door
alleen maar de nieuwste bladen en handboeken op dit terrein te kiezen, als dat we gezond worden
door het consumeren van ‘biologisch’ voedsel dat we verkrijgen via de nieuwste supermarkten in de
voorsteden. Wat in feite het verschil maakt tussen de organische benadering en de synthetische is de
algemene houding en praktijk van de verbouwer van het voedsel ten opzichte van de natuurlijke
wereld als volledig. Op een moment waarop biologisch voedsel en de zorg voor het milieu enorm
modieus geworden zijn, zou het wel eens goed kunnen zijn onderscheid te maken tussen de
ecologische benadering van de radicale landbouw en het botte ‘milieu-denken’ dat momenteel zo wijd
is verbreid. Het milieu-denken beschouwt de natuur alleen maar als een habitat dat met minimale
vervuiling bewerkt moet worden ten behoeve van de ‘behoeften’ van de samenleving, hoe irrationeel
of kunstmatig die behoeften ook zijn. Een werkelijk ecologische benadering daarentegen, ziet de
levende wereld als een holistische eenheid waar de mens onderdeel van uitmaakt. Daarom moeten
de behoeften van mensen worden geintegreerd met die van de biosfeer wil de mensheid overleven.
Deze integratie vereist, zoals we hebben gezien, een diep respect voor de natuurlijke
verscheidenheid, voor de complexiteit van natuurlijke processen en relaties en voor het werken aan
een wederkerige houding tegenover de biosfeer. Kortom, radicale landbouw impliceert niet alleen
nieuwe technieken op het gebied van het verbouwen van voedsel, maar een nieuwe niet-
Promefheische gevoeligheid tegenover het land en de samenleving als geheel.

Is er hoop dat we deze nieuwe gevoeligheid als individuen verwerven, zonder rekening te houden met
de grotere sociale wereld om ons heen?

Ik denk dat de radicale landbouw een dergelijke geisoleerde benadering zou moeten verwerpen.

Anarchisme.nl - https://mmbs-bouw.com/



Last update: 09/12/20 10:35 namespace:radicale_land-_en_tuinbouw https://mmbs-bouw.com/namespace/radicale_land-_en_tuinbouw

Hoewel individuele inspanningen ongetwijfeld een belangrijke rol spelen bij het initiéren van een
brede beweging voor maatschappelijke verandering, zullen we uiteindelijk geen ecologisch houdbare
relatie met de natuur opbouwen zonder een ecologische samenleving. Het moderne kapitalisme is
inherent anti-ecologisch: de kernverhouding waaruit het is samengesteld - de koper-verkoper-relatie -
zet het ene individu op tegen het andere en op grotere schaal de mensheid tegen de natuur. De
kapitalistische levenswet van de eindeloze expansie, van ‘productie ten behoeve van productie’ en
‘consumptie ten behoeve van consumptie’, maakt van de overheersing en uitbuiting van de natuur
tot het ‘hoogste goed’ van het maatschappelijk leven en de zelfrealisatie van de mens. Zelfs Marx valt
ten prooi aan deze inherente bourgeoismentaliteit op het moment dat hij aan het kapitalisme een
“grote beschavende invlioed” toekent nu het “voor de eerste keer voor mensen” de natuur reduceert
“tot niets meer dan een object, uitsluitend een kwestie van nut...” De natuur “is niet langer een
eigenstandige kracht in diens eigen recht; en de theoretische kennis van haar onafhankelijke wetten
schijnt slechts een list te zijn die is ontworpen om haar aan de vereisten van mensen te
onderwerpen.”[6]

In contrast tot deze traditie is de radicale landbouw in wezen libertair in diens nadruk op
gemeenschappelijkheid en wederkerigheid in plaats van wedijver; een accent dat we vinden in de
geschriften van Peter Kropotkin[7] en William Morris. Deze nadruk kan met recht ecologisch worden
genoemd voordat het begrip ‘ecologie’ in de mode raakte, zelfs nog voordat het een eeuw geleden
werd bedacht door Ernst Haeckel. De notie van het versmelten van stad en land, van het afwisselen
van specifiek stedelijke met landelijke taken, werd tijdens de industriéle revolutie geopperd door
zogenaamde utopisch socialisten als Charles Fourier. Verscheidenheid en diversiteit in iemands
dagelijkse activiteiten - het Helleense ideaal van het alzijdige individu in een alzijdige samenleving -
kreeg een fysieke tegenhanger in gevarieerde omgevingen die niet strikt stedelijk noch landelijk
waren, maar een synthese van die twee. De ecologie bevestigde dit ideaal door te tonen dat het de
voorwaarde vormde voor niet alleen het geestelijke en maatschappelijke welzijn van mensen maar
evenzeer voor het welzijn van de natuurlijke wereld.

Onze huidige tijd is veel verder gegaan dan deze visionaire benadering. Een eeuw geleden was het
nog mogelijk zonder problemen het platteland te bereiken, zelfs vanuit de grootste steden en, indien
men dat wilde, kon men het stadsleven voorgoed te verruilen voor een bestaan op het platteland. Het
kapitalisme had het menselijke erfgoed nog niet zo volledig weggevaagd dat er genoeg bewijs voor
van het bestaan van buurt- enclaves, ongewone leefstijlen en persoonlijkheden, architectonische
diversiteit en zelfs het dorpsleven. Hoe roofzuchtig het nieuwe industriéle systeem ook was, het had
de menselijke maat niet zo volledig geélimineerd dat het individu helemaal anoniem en vervreemd
was. Vandaag de dag zien we ons gedwongen te gaan wonen in half- landelijke gebieden die in wezen
al gelrbaniseerd zijn en we worden gereduceerd tot anonieme cijfertjes in een overweldigend
bureaucratisch apparaat zonder persoonlijkheid, menselijke relevantie of begrip voor individuele
omstandigheden. Onze steden worden wat betreft bevolkingsaantallen, als niet zelfs in omvang,
vergelijkbaar met de natiestaten van de vorige eeuw. De menselijke maat is vervangen door de
onmenselijke schaal. We zijn nauwelijks in staat ons eigen leven te bevatten, laat staan dat we de
samenleving of onze onmiddellijke omgeving kunnen organiseren. Onze eigen integriteit hangt
vandaag de dag af van het verwerkelijken van het beeld dat utopisten en radicale libertairen een
eeuw geleden hebben geschetst. In dit opzicht vechten we niet alleen voor een beter leven maar voor
ons eigen overleven.

De radicale landbouw biedt een zinvol antwoord op deze wanhopige situatie, niet in termen van een
ingebeelde viucht naar een afgelegen agrarisch toevluchtsoord, maar van een systematische
rekolonisatie van het land volgens ecologische beginselen. De steden moeten worden
gedecentraliseerd - dit is niet langer een utopische fantasie maar een overduidelijke noodzakelijkheid
die zelfs de conventionele stadsplanning begint te onderkennen - en nieuwe eco-gemeenschappen

https://mmbs-bouw.com/ Printed on 18/12/25 05:06


https://mmbs-bouw.com/namespace/peter_kropotkin
https://mmbs-bouw.com/namespace/charles_fourier

18/12/25 05:06 7/8 Radicale land- en tuinbouw

moeten worden gesticht, vaardig toegesneden op de ecosystemen waarbinnen ze zich bevinden.
Deze eco-gemeenschappen moeten naar menselijke maat worden opgezet, zodat de hoogst mogelijke
mate van zelfbeheer mogelijk is en mensen persoonlijk invloed hebben op de maatschappelijke
situatie. Hier geen bureaucratisch, manipulerend, gecentraliseerd bestuur, maar een voluntaristisch
systeem waarin economie, maatschappij en ecologie van een gebied worden beheerd door de
gemeenschap als geheel en waarin de verdeling van de middelen van bestaan bepaald wordt op basis
van behoefte in plaats van op basis van arbeid, winst of accumulatie.

Maar de radicale landbouw breidt deze traditie verder uit - tot in technologie zelf. In het hedendaagse
maatschappelijke denken wordt technologie vaak gesplitst in aan de ene kant zeer sterk
gecentraliseerde arbeidsextensieve vormen en gedecentraliseerde, ambachtelijke arbeidsintensieve
vormen aan de andere kant. Radicale landbouw kiest een middenkoers op basis van ecotechnologie:
ze benut de tendens tot miniaturisering, wendbaarheid en kwaliteitsproductie, en streeft naar een
uitgebalanceerde combinatie van massaproductie en ambacht. Want tegelijk met de enorme, zeer
gespecialiseerde technologie op basis van fossiele brandstoffen die men tegenwoordig gebruikt, zien
we de opkomst van een nieuwe technologie - één die zich leent voor lokale toepassing van vele
energiebronnen op kleine schaal (wind, zon en geothermisch) - die ons in staat stelt een bredere
scala van kleine, voor meerdere toepassingen geschikte machines te gebruiken en ons gemakkelijk
kan voorzien van de hoog-kwalitatieve halfproducten die wij als individuen kunnen bereiden naar
eigen behoefte en smaak. De alzijdige eco-gemeenschap van de toekomst zou zo worden
ondersteund door alzijdige ecotechnologieén.[8] De mensen in deze gemeenschappen, levende in een
zeer diverse agriculturele en industriéle samenleving, zouden vrij zijn zich te bedienen van de meest
geavanceerde technologie zonder last te hebben van de maatschappelijke vervormingen die de stad
tegen het platteland hebben opgezet, de geest tegenover de arbeid en de mensheid tegenover
zichzelf en de natuurlijke wereld.

Radicale landbouw geeft samenhang aan al deze mogelijkheden, want we moeten met het land
beginnen, al was het maar omdat het basismateriaal van het bestaan afkomstig is van het land. Dit is
niet slechts een ecologische waarheid, maar ook een maatschappelijke. De soort landbouw die we
bedrijven weerspiegelt en versterkt de benadering die we kiezen op alle gebieden van het industriéle
en sociale leven. Het kapitalisme begon historisch gezien met het ondermijnen en overwinnen van het
verzet van de traditionele agrarische wereld tegen de markteconomie. Dit zullen we nooit volledig te
boven komen tenzij op het land een nieuwe samenleving wordt geschapen die de mensheid in de
volste betekenis van het woord bevrijdt, en die de balans tussen samenleving en natuur herstelt.

Voetnoten

¢ [1] T.C. McLuhan (ed), Touch the Earth, New York: Outerbridge & Lazard, 1971, p. 8.

e [2] Ibid., p. 56.

¢ [3] Edward Hyams, Soil and Civilization, London: Thames & Hudson, 1952, p. 274 en 276.

e [4] Lynn White, Jr., Medieval Technology and Social Change, New York: Oxford University Press,
1962, p. 56.

e [5] Ibid., p. 57.

e [6] Karl Marx, Grundrisse, geredigeerd en vertaald door David McLellan, New York: Harper &
Row, 1971, p. 94.

e [7] Zie met name Peter Kropotkin, Velden, fabrieken en werkplaatsen; Fields, Factories and
Workshops Tomorrow, New York: Harper & Row, 1974; Mutual Aid, Boston: Sargent Publishers,
1955; en ook Conquest of Bread. New York: New York University Press, 1972.

¢ [8] Zie Murray Bookchin, Post-Scarcity Anarchism, Berkeley: Ramparts Press, 1972; (fragment:
Anarchisme in het tijdperk na de schaarste

Anarchisme.nl - https://mmbs-bouw.com/


https://mmbs-bouw.com/namespace/peter_kropotkin
https://mmbs-bouw.com/namespace/velden_fabrieken_en_werkplaatsen
https://mmbs-bouw.com/namespace/murray_bookchin
https://mmbs-bouw.com/namespace/anarchisme_in_het_tijdperk_na_de_schaarste

Last update: 09/12/20 10:35 namespace:radicale_land-_en_tuinbouw https://mmbs-bouw.com/namespace/radicale_land-_en_tuinbouw

natuur en milieu, economie, landbouw

From:
https://mmbs-bouw.com/ - Anarchisme.nl

Permanent link:
https://mmbs-bouw.com/namespace/radicale_land-_en_tuinbouw

Last update: 09/12/20 10:35

https://mmbs-bouw.com/ Printed on 18/12/25 05:06


https://mmbs-bouw.com/list/natuur_en_milieu?do=showtag&tag=natuur_en_milieu
https://mmbs-bouw.com/list/economie?do=showtag&tag=economie
https://mmbs-bouw.com/list/landbouw?do=showtag&tag=landbouw
https://mmbs-bouw.com/
https://mmbs-bouw.com/namespace/radicale_land-_en_tuinbouw

	Radicale land- en tuinbouw
	Radicale land- en tuinbouw
	Voetnoten


