
07/01/26 21:00 1/16 Eco-anarchisme

Anarchisme.nl - https://www.anarchisme.nl/

Eco-anarchisme

Stromingen

anarcho-communisme,
anarcho-collectivisme,
mutualisme, individualisme,
anarchisme zonder
adjectieven

Strategieën

anarcho-syndicalisme,
insurrectionalisme, anarcho-
pacifisme, propaganda van de
daad

Focus

anarcha-feminisme, eco-
anarchisme, religieus
anarchisme

Eco-anarchisme (van ecologisch-anarchisme), ook wel groen-
anarchisme, is een politieke filosofie en anarchistische stroming
welke een nadruk legt op de relatie tussen de mens, natuur en
milieu. Eco-anarchisme gaat in haar kritiek vaak voorbij de kritiek
op intermensenlijke relaties, en breidt deze uit tot de relatie
tussen de mens en alle niet-menselijke wezens en de natuur in
haar geheel.[1] Hierbij staat een ecologisch duurzame
anarchistische samenleving centraal waarbij vaak naast menselijke
bevrijding ook dierenbevrijding een rol speelt.

Belangrijke vroege invloeden voor deze stroming waren Henry
David Thoreau, Leo Tolstoj en Élisée Reclus. In de late 19de eeuw
ontstond er een anarcho-naturisme binnen individualistische
kringen in Frankrijk, Spanje, Portugal en Cuba.[2] Veel van deze
kringen hielden zich ook bezig met vegetarisme en nudisme.
Belangrijke hedendaagse stromingen zijn onder andere:

anarcho-primitivisme, dat een kritiek levert op
technologie en pleit voor een 'ongeciviliseerde' vorm van
samenleven.
groen-syndicalisme, een stroming binnen het anarcho-
syndicalisme welke pleit voor een ecologisch duurzame
economie met arbeiderszelfbestuur.
sociale ecologie, waarin gesteld wordt dat de overheersing
van de natuur door de mens voort komt uit de overheersing
van de ene mens over de andere.
veganistisch-anarchisme, welke stelt dat menselijke
bevrijding en dieren bevrijding onvermijdelijk met elkaar
verbonden zijn.

Eco-anarchisten ontlenen vaak inspiratie aan andere bronnen.
Enkele voorbeelden zijn socialisme, communistisch anarchisme,
individualistisch anarchisme, feminisme, inheemse volkeren en
natuurreligies. Hedendaags eco-anarchisme omvat een reeks
verwante politieke theorieën die zijn afgeleid van of geïnspireerd
door filosofische en sociale bewegingen zoals anarcho-
primitivisme, eco-socialisme, diepe ecologie, sociale ecologie,
feminisme, egoïsme, post- en anti-linkse stromingen,
situationisten, surrealisme, neoluddisme en anti-industrialisme.

Hoewel eco-anarchisme thema's ontwikkelt die aanwezig zijn in de politieke actie van de Luddieten en
de geschriften van Jean-Jacques Rousseau, werd het toen het primitivisme opkwam directer beïnvloed
door de werken van theoretici zoals de Frankfurter Schule Marxisten Theodor Adorno en Herbert
Marcuse; antropologen Marshall Sahlins en Richard Borshay Lee; en anderen zoals Lewis Mumford,
Jean Baudrillard en Gary Snyder. Veel voorstanders van eco-anarchisme en anarcho-primitivisme
beschouwen Fredy Perlman als de moderne voorloper van hun opvattingen.

https://www.anarchisme.nl/_detail/namespace/zwart-groene_ster.png?id=namespace%3Aeco-anarchisme
https://www.anarchisme.nl/namespace/anarcho-communisme
https://www.anarchisme.nl/namespace/anarcho-collectivisme
https://www.anarchisme.nl/namespace/mutualisme
https://www.anarchisme.nl/namespace/individualisme
https://www.anarchisme.nl/namespace/anarchisme_zonder_adjectieven
https://www.anarchisme.nl/namespace/anarchisme_zonder_adjectieven
https://www.anarchisme.nl/namespace/anarcho-syndicalisme
https://www.anarchisme.nl/namespace/insurrectionalisme
https://www.anarchisme.nl/namespace/anarcho-pacifisme
https://www.anarchisme.nl/namespace/anarcho-pacifisme
https://www.anarchisme.nl/namespace/propaganda_van_de_daad
https://www.anarchisme.nl/namespace/propaganda_van_de_daad
https://www.anarchisme.nl/namespace/anarcha-feminisme
https://www.anarchisme.nl/namespace/religieus_anarchisme
https://www.anarchisme.nl/namespace/religieus_anarchisme
https://www.anarchisme.nl/namespace/henry_david_thoreau
https://www.anarchisme.nl/namespace/henry_david_thoreau
https://www.anarchisme.nl/namespace/leo_tolstoj
https://www.anarchisme.nl/namespace/elisee_reclus
https://www.anarchisme.nl/namespace/anarcho-communisme
https://www.anarchisme.nl/namespace/individualisme
https://www.anarchisme.nl/namespace/anarcha-feminisme
https://www.anarchisme.nl/namespace/fredy_perlman


Last update: 28/04/21 20:57 namespace:eco-anarchisme https://www.anarchisme.nl/namespace/eco-anarchisme?rev=1619643450

https://www.anarchisme.nl/ Printed on 07/01/26 21:00

Verschillende stromingen

Anarcho-primitivisme

Anarcho-primitivisme is een anarchistische kritiek op de oorsprong en vooruitgang van de
beschaving. Volgens het anarcho-primitivisme gaf de verschuiving van het jager-verzamelaar- naar
landbouw-bestaan en sedentatie aanleiding tot verdeling van de bevolking in sociale klassen,
onderdrukking en vervreemding. Anarcho-primitivisten pleiten voor een terugkeer naar een
onbeschaafde manier van leven door middel van de-industrialisatie, afschaffing van arbeidsverdeling
of specialisatie, en het afstand doen van grootschalige organisatietechnologieën. Er bestaan ook
andere, niet-anarchistische varianten van het primitivisme, en niet alle primitivisten wijzen hetzelfde
verschijnsel aan als de bron van de huidige beschavingsproblemen. Veel traditionele anarchisten
verwerpen de kritiek op de beschaving, waarbij velen ontkennen dat anarcho-primitivisme iets te
maken heeft met anarchisme, terwijl sommigen die kritiek wel onderschrijven, maar zichzelf niet als
anarcho-primitivisten beschouwen. Anarcho-primitivisten worden vaak gekenmerkt door hun
gerichtheid op het daadwerkelijk bereiken van een natuurlijke toestand door verwildering.

Diepe ecologie

Diepe ecologie is een algemene visie op de aard van de milieuproblematiek, die in het begin van de
jaren 70 werd ontwikkeld door Arne Næss (1912-2009). De kerngedachte van de diepe ecologie is het
idee dat de natuur een zelfstandige intrinsieke waarde heeft, los van het nut voor de mens. Rijkdom
en verscheidenheid van levensvormen zijn in zichzelf waardevol. De natuur, die wordt gezien als een
integraal systeem, mag niet alleen als materiaal voor productie en consumptie worden gezien. Het
niet-menselijk leven heeft hetzelfde recht als de mens om te leven en te floreren. De mens maakt
deel uit van de natuur en heeft daarbinnen geen geprivilegieerde positie. Næss introduceerde de
term deep ecology om daarmee een onderscheid te maken tussen het ecologisch denken dat het
overleven van de mens centraal stelt (de zogeheten shallow ecology, de oppervlakkige ecologie) en
de ecologische oriëntatie die opkomt voor de rechten van alle soorten. Næss spreekt van ‘biosfeer
egalitarisme’. De innerlijke drang van de levende materie om zichzelf te vervolmaken, de drang van
soorten om hun evolutionair potentieel optimaal te verwezenlijken, zou zoveel mogelijk de vrije hand
moeten worden gelaten. Fundamenteel voor de zienswijze van de diepe ecologie is de gedachte dat
individuen, soorten, ecosystemen, en zelfs de aarde als een geheel, een eigen intrinsieke waarde
vertegenwoordigen. Een waarde die niet door de mens bemiddeld is; alle soorten hebben
bestaansrecht. En dat recht overtreft het recht van mensen om hun aantal te vermeerderen, hun
welvaart te doen toenemen en leefruimte te claimen: kortom, biocentrisme in plaats van
antropocentrisme. Voor aanhangers van diepe ecologie is het essentieel dat wat er nog aan wildernis
over is met alle macht wordt beschermd, en waar de oude is verdwenen, zij de kans krijgt zich te
herstellen. Het ingrijpen van de mens op de aarde dient te worden verminderd door een vermindering
van het bevolkingsaantal en beperking van de westerse levensstandaard. De mens mag de aarde
alleen aantasten voor zover dit nodig is om in zijn vitale behoeften te voorzien. Daarvoor is er een
verandering in fundamentele economische en technologische structuren nodig.

Daarnaast zijn veranderingen in basiswaarden en bewustzijn noodzakelijk. Mensen dienen zich
opnieuw sterker met de natuur verbonden te voelen. Naess streefde ernaar dat de mens komt tot de
ontwikkeling van een ‘ecologisch zelf’: de spiritueel/religieuze component van psychologische en
emotionele identificatie met niet-menselijke individuen, soorten en ecosystemen. Voor hem is onze
relatie tot de natuur bepalend voor de kwaliteit van ons bestaan; 'simpel wat betreft middelen, rijk



07/01/26 21:00 3/16 Eco-anarchisme

Anarchisme.nl - https://www.anarchisme.nl/

aan uitkomsten.’

De diepe ecologie (deep ecology) werd door Næss geformuleerd als kritiek op wat hij oppervlakkige
ecologie (shallow ecology) noemt. Volgens aanhangers van de diepe ecologie bekritiseren
oppervlakkige ecologie omdat daar volgens hen:

de natuur tot een hulpbron wordt gereduceerd die vrijelijk kan worden geëxploreerd door
mensen;
vanuit een antropocentrische visie vooral de menselijke gezondheid en overleving van de mens
prioriteit wordt gegeven;
voor het milieuprobleem vaak technische oplossingen worden aangedragen die niet werken.

Anarcho-naturisme

Afbeelding van anarchistische woongemeenschap in
Romainvile, Frankrijk, Le Petit Parisien, 08-04-1912

Aan het eind van de 19e eeuw
verscheen het anarcho-naturisme
als de vereniging van anarchistische
en naturistische filosofieën. Het
anarcho-naturisme pleitte voor
vegetarisme, vrije liefde, nudisme
en een ecologisch wereldbeeld
binnen anarchistische groepen en
daarbuiten. Het anarcho-naturisme
propageerde een ecologisch
wereldbeeld, kleine eco-dorpen en
het meest prominente nudisme als
een manier om de kunstmatigheid
van de industriële
massamaatschappij van de
moderniteit te vermijden.
Naturistische individualistische
anarchisten zagen het individu in
zijn biologische, fysieke en
psychologische aspecten en
probeerden sociale determinaties te
elimineren. Het anarcho-naturisme
kende in Frankrijk[3] in bepaalde
kringen navolging en ook in Spanje
waren verschillende libertaire
naturistische verenigingen.
Belangrijke promotors waren Henri
Zisly en Emile Gravelle die
samenwerkten in La Nouvelle
Humanité, gevolgd door Le
Naturien, Le Sauvage, L'Ordre
Naturel en La Vie Naturelle.
Tegenwoordig is het anarcho-
naturisme vooral een historische
beweging welke o.a. invloed heeft
gehad op de ontwikkeling van het
primitivisme en de diepe ecologie.

https://www.anarchisme.nl/_detail/namespace/le-pavillon-de-lanarchie-a-romainville-le-petit-parisien-08-04-1912.jpg?id=namespace%3Aeco-anarchisme


Last update: 28/04/21 20:57 namespace:eco-anarchisme https://www.anarchisme.nl/namespace/eco-anarchisme?rev=1619643450

https://www.anarchisme.nl/ Printed on 07/01/26 21:00

Veganarchisme

Veganarchisme, of veganistisch anarchisme, is de politieke filosofie waarin het veganisme en het
anarchisme worden gecombineerd tot een praktijk waarin zowel mens als dier evenveel waarde wordt
toegekend. Het wordt gezien als een gecombineerde theorie, of men interpreteert beide filosofieën in
wezen als hetzelfde. De kritieken van vegananarchisme komen in die zin veel overeen met die van de
diepe ecologie, maar verbinden hier een duidelijke conclusie aan van een veganisistische levensstijl.
Deze politieke filosofie beschouwd de staat als onnodig en schadelijk voor dieren, zowel menselijke
als niet-menselijke. Het wordt verder beschreven als een anti-speciesistisch perspectief op groen
anarchisme, of een anarchistisch perspectief op de bevrijding van dieren. Veganaristen zien dan de
onderdrukkende dynamiek binnen de samenleving als onderling verbonden, van statisme, racisme en
seksisme tot menselijke overheersing over de dierenwereld en herdefiniëren veganisme als een
radicale filosofie die de staat als schadelijk voor alle dieren ziet, inclusief de mens. Degenen die in
veganarchie geloven kunnen zowel voor als tegen hervorming voor dierenwelzijn zijn, dit is eerder
een vraag van strategie dan einddoel.

Groen syndicalisme

Groen syndicalisme is een samensmelting van anarcho-syndicalisme en milieubewustzijn en het
inzicht de toekomst van de mens samenhangt met een gezond milieu. Men stelt dat bescherming van
het milieu afhangt van een radicale omvorming van de economie waarin behoefte in plaats van winst
centraal staat en er wordt overgeschakeld op duurzame productiemethoden. Daarbij wordt klassieke
anarchistische en anarcho-syndicalistische principes als arbeiderszelfbestuur, directe actie,
decentralisatie en federalisme gecombineerd met ecologie, regionalisme en autonomie. In de jaren
1980 uitte Murray Bookchin kritiek op de nauwe economische benadering van het anarcho-
syndicalisme en het gebrek aan een ecologisch perspectief. Dit zorgde voor de nodige discussie, maar
bleef in die tijd vooral theoretisch van aard, maar met de ecologische bedreigingen voor ons bestaan
zoals klimaatverandering is dit de afgelopen jaren in een stroomversnelling gekomen.[4]

Het groene syndicalisme is ontstaan uit het besef dat, in het
geval van een sociale revolutie, alleen het overnemen van de
productiemiddelen niet meer zal voldoen om een goede
toekomst voor de arbeidersklasse te realiseren. Het kan niet
langer een vraag zijn van banen óf het milieu. De door de
kapitalistische economie ingerichte productieprocessen
hebben roofbouw gepleegd op de aarde en brengen ook het
bestaan van de mens in gevaar door milieuvervuiling en
klimaatverandering. Er is daarom naast het overnemen van
de economie ook een verduurzamingsslag nodig, welke
vraagt om een fundamentele verandering van de manier van
produceren, consumeren en uitwisseling.[5] In 2012
verscheen het boekje Green Syndicalism: An Alternative
Red/Green Vision (vert. Groen syndicalisme: een alternatieve
rood/groene visie) van Jeff Shantz.

Voorbeelden zijn de groen-syndicalistische stakingsacties in
Australië die voor milieu- of natuurbeschermingsdoeleinden,
de inspanningen van de arbeiders van Lucas Aerospace om
de productie van hun fabrieken voor de wapenproductie om

https://www.anarchisme.nl/namespace/murray_bookchin
https://www.anarchisme.nl/_detail/namespace/schantz_green_syndicalism.jpg?id=namespace%3Aeco-anarchisme


07/01/26 21:00 5/16 Eco-anarchisme

Anarchisme.nl - https://www.anarchisme.nl/

J. Shantz, Green Syndicalism, 2012 te vormen en de inspanningen van Judi Bari in de Industrial
Workers of the World (IWW) om houtarbeiders en
milieuactivisten in Noord-Californië te verenigen.

Hoewel niet direct syndicalistisch zijn er in Duitsland bij de strijd voor het behoud van Hambacherforst
in het Roergebied ook pogingen gedaan om bruggen te slaan tussen de arbeidersbeweging en
milieuactivisten.

Sociale Ecologie

M. Bookchin, Toward an ecological
society, 1980

Sociale ecologie is een filosofische theorie over de relatie
tussen ecologische en sociale kwesties. Het concept van de
Amerikaanse sociaal-theoreticus Murray Bookchin is ontstaan
in het midden van de jaren zestig, met de opkomst van zowel
de wereldwijde milieu- als de Amerikaanse
burgerrechtenbeweging. Niet veel later zou het een veel
zichtbaardere rol van de beweging tegen kernenergie eind
jaren zeventig. Sociale ecologie stelt dat ecologische
problemen voornamelijk voortkomen uit sociale problemen, in
het bijzonder uit verschillende vormen van hiërarchie en
overheersing, en dat de overheersing van de mens over de
natuur voortkomt uit de overheersing van de mens over de
mens. Men tracht deze op te lossen door middel van een
nieuw samenlevingsmodel die is aangepast aan de
menselijke ontwikkeling en de biosfeer.

Bij de ontwikkeling van de theorie van de sociale ecologie is
Murray Bookchin o.a. beïnvloed door de ideeën van de
anarchist Peter Kropotkin. Bookchin ontwikkelde later als
aanvulling op de sociale ecologie een politieke filosofie die hij
“Communalisme” zou noemen (gespeld met een hoofdletter
“C” om het te onderscheiden van andere vormen van
communalisme). Terwijl het Communalisme oorspronkelijk
werd opgevat als een vorm van sociaal anarchisme,
ontwikkelde Bookchin het communalisme later tot een aparte
ideologie welke de volgens hem meest heilzame elementen
van het anarchisme, marxisme, syndicalisme en de radicale
ecologie bijeen bracht. Een groot verschil tussen anarchisme
en Bookchins Communalisme is dat hij een strategie voorstelt
waarbij men gebruik maakt van de lokale stads- en
gemeentepolitiek, terwijl anarchisten over het algemeen
stellen dat deze eveneens sterk geïntegreerd is in het
parlementaire stelsel en dezelfde logica als het parlement
volgt. Bookchin stelt echter dat deze politiek veel dichter bij
de bevolking staat en daarom ook beter te controleren is.

Theoretische fundamenten van het groene anarchisme

https://www.anarchisme.nl/_detail/namespace/toward_an_ecological_society.jpg?id=namespace%3Aeco-anarchisme
https://www.anarchisme.nl/namespace/sociale_ecologie
https://www.anarchisme.nl/namespace/murray_bookchin
https://www.anarchisme.nl/namespace/peter_kropotkin


Last update: 28/04/21 20:57 namespace:eco-anarchisme https://www.anarchisme.nl/namespace/eco-anarchisme?rev=1619643450

https://www.anarchisme.nl/ Printed on 07/01/26 21:00

Beschavingskritiek

De eco-anarchistische kritiek van met name het anarcho-primitivisme, richt zich op de
overheersingsstructuren die in de maatschappij voor komen die zij groeperen onder de brede term
“beschaving”. Dergelijke structuren omvatten instellingen als de staat, maar ook systemen als het
kapitalisme, industrialisme, globalisering, domesticatie, het patriarchaat, wetenschap, technologie,
en/of de arbeid. Volgens een deel van de eco-anarchisten zijn deze instellingen inherent destructief
en uitbuitend (voor zowel mens als milieu) en kunnen daarom niet worden hervormd tot iets beters.

Beschaving wordt door hen opgevat als het geheel van systemen en instellingen (zoals hierboven
beschreven) die verantwoordelijk zijn voor de vernietiging van de menselijke vrijheid en het milieu.
Fysiek wordt beschaving afgebakend door de domesticatie van planten, dieren en mensen (hoewel
het begin hiervan terug te voeren is op het gebruik van het concept tijd, taal, kunst en symbolische
cultuur - zie John Zerzan). Landbouw introduceerde het concept van een overschot, samen met de
voorwaarden voor de opkomst van deze instellingen. Vóór de landbouw leefden mensen vaak als
autonome groepen jager-verzamelaars. In wezen worden deze jager-verzamelaars door
beschavingscritici beschouwd als de anarchistische voorouders van de mens, aangezien alle mensen
gedurende ongeveer twee miljoen jaar een dergelijke levenswijze hadden. Beschaving wordt vaak
meer gezien als een paradigma van systemen dat de mens boven en buiten de natuurlijke wereld
plaatst, dan als iets tastbaars. Het wordt gezien als de eerste stap naar, en rechtvaardiging voor, de
vernietiging van de natuur (de mens inbegrepen).

Hoewel verschillende individuen en groepen prioriteit geven aan verschillende aspecten van
beschaving. Zo richten primitivisten zich meestal op de vraag naar de oorsprong van [?], feministen
richten zich vooral op de wortels en manifestaties van het patriarchaat, en insurrectionele anarchisten
richten zich vooral op de vernietiging van hedendaagse controle-instellingen. De meeste eco-
anarchisten zij het er echter over eens dat beschaving het onderliggende probleem of de wortel van
onderdrukking is, en dat het ontmanteld moet worden. De opkomst van de beschaving kan ruwweg
worden omschreven, als de verschuiving in de afgelopen 10.000 jaar van een bestaan binnen en diep
verbonden met het web van het leven, naar een bestaan gescheiden van en onder controle over de
rest van het leven. Vóór de beschaving bestond er over het algemeen een ruime mate van vrije tijd,
een aanzienlijke autonomie en gelijkheid tussen de seksen, een niet-destructieve benadering van de
natuurlijke wereld, de afwezigheid van georganiseerd geweld, geen bemiddelende of formele
instellingen, en een sterke gezondheid en robuustheid. De beschaving luidde georganiseerde
oorlogvoering in, de onderwerping van vrouwen, zware arbeid, eigendomsconcepten, vastgeroeste
hiërarchieën en vrijwel alle bekende ziekten zo stellen beschavingscritici.

Biocentrisme vs. Antropocentrisme

Biocentrisme is een perspectief dat ons centreert en verbindt met de aarde en het complexe web van
leven, terwijl antropocentrisme (het Griekse ‘ánthropos’ betekend mens), het dominante wereldbeeld
van de westerse cultuur, onze primaire focus legt op de menselijke samenleving, met uitsluiting van
de rest van het leven. Een biocentrische visie wijst de menselijke samenleving niet af, maar haalt die
wel van diens superieure status en brengt haar in evenwicht met alle andere levenskrachten. Het
geeft voorrang aan een bioregionale kijk op de wereld, die diep verbonden is met de planten, dieren,
insecten, klimaat, geografische kenmerken en de geest van de plaats waar we wonen. Er is hierbij
geen scheiding tussen onszelf en onze omgeving, dus kan er geen sprake zijn van objectivering of
een ‘anders-zijn’ van het leven. Waar afscheiding en objectivering aan de basis liggen van ons
vermogen om te domineren en te controleren, is onderlinge verbondenheid een eerste vereiste voor



07/01/26 21:00 7/16 Eco-anarchisme

Anarchisme.nl - https://www.anarchisme.nl/

een diepe koestering, zorg en begrip. Groen anarchisme streeft ernaar om voorbij mensgerichte
ideeën en beslissingen te evolueren en te komen tot een respect voor al het leven en de dynamiek
van de ecosystemen die ons leven mogelijk maken en in stand houden.

Het patriarchaat

Een product van de van domesticatie waarmee de overgang naar zogenaamde ‘beschaving’ gepaard
ging, was het patriarchaat: de formalisering van de mannelijke overheersing en de ontwikkeling van
structuren die deze overheersing versterken. Dit gebeurde door het scheppen van kunstmatige sekse-
verschillen en scheidslijnen tussen mannen en vrouwen Het creëerde daarmee opnieuw een “ander”
die kan worden geobjectiveerd, gecontroleerd, gedomineerd, gebruikt en verhandeld. Dit proces loopt
parallel aan de domesticatie van planten voor de landbouw, dieren voor de veeteelt en in specifieke
gevallen ook de controle op de voortplanting.[6] Net als in andere domeinen van de sociale
gelaagdheid krijgen bij de onderlinge relatie tussen mensen vrouwen rollen toebedeeld om een zeer
rigide en voorspelbare orde te scheppen, die bevorderlijk is voor de hiërarchie. Vrouwen worden
gezien als eigendom, gelijk aan de gewassen op het veld of de schapen in de wei. Eigendom en
absolute controle - of het nu gaat om land, planten, dieren, slaven, kinderen of vrouwen - maakt deel
uit van de gevestigde dynamiek van de beschaving. Het patriarchaat eist de onderwerping van het
vrouwelijke en de toe-eigening van de natuur, en drijft ons in de richting van de totale vernietiging.

Het patriarchaat definieert macht, controle en heerschappij over de wildernis, vrijheid en het leven.
Patriarchale conditionering dicteert al onze interacties; met onszelf, onze seksualiteit, onze onderlinge
relaties en onze relatie met de natuur. Het beperkt daarmee in ernstige mate het spectrum van
mogelijke ervaringen. De onderlinge relatie tussen de logica van de beschaving en het patriarchaat is
onmiskenbaar; duizenden jaren lang hebben zij de menselijke ervaring op elk niveau gevormd, van
het persoonlijke tot het institutionele , terwijl zij daarbij het leven hebben verslonden. Om tegen de
beschaving te zijn, moet men tegen het patriarchaat zijn; en om het patriarchaat in twijfel te trekken,
zo lijkt het, moet men ook de beschaving in twijfel trekken.

Technologie

Technologie wordt binnen het groene anarchisme eerder gezien als een systeem dan als een specifiek
fysiek hulpmiddel. De interpretatie van technologie verschilt binnen het groene anarchisme.

Zo wordt door anarchisten uit de beschavingskritische hoek gesteld dat technologie de uitbuiting van
het milieu vereist door het winnen van grondstoffen, de uitbuiting van dieren en mensen door arbeid,
werk en slavernij, industrialisme, specialisatie en arbeidsdeling. Volgens hen bestaat geen “neutrale”
vorm van technologie, omdat iets altijd in een bepaalde context worden gecreëerd met bepaalde
doelen en functies. Groene technologie wordt door hen vaak ook verworpen als een poging om het
huidige uitbuitende systeem te hervormen met oppervlakkige veranderingen om het milieuvriendelijk
te doen lijken, ondanks de aanhoudende menselijke en natuurlijke uitbuiting. In plaats van
technologie zijn deze eco-anarchisten voorstander van een leven dat varieert van een zo beperkt
mogelijk gebruik van technologie tot een gehele afwijzing ervan en het gebruiken van duurzame en
lokale hulpbronnen.

Andere groene anarchisten, zoals groene syndicalisten en sociaal-ecologen zien technologie neutraler
en zien de manier waarop dit wordt ingezet vooral als een gevolg van het kapitalistische systeem en
de huidige visie op en relatie met de natuur. Zij stellen dat het weldegelijk mogelijk is om
technologieën te ontwikkelen die de natuur niet schaden of zelfs kunnen bijdragen aan een herstel



Last update: 28/04/21 20:57 namespace:eco-anarchisme https://www.anarchisme.nl/namespace/eco-anarchisme?rev=1619643450

https://www.anarchisme.nl/ Printed on 07/01/26 21:00

van de schade die is aangericht door de mensheid. Daarvoor is er echter ook volgens hen een
fundamentele herwaardering van de natuur, de relatie tussen mens en natuur en tussen mensen
onderling nodig. Dit zal, zo stellen zij, ook een drastische invloed uitoefenen op de manier waarop
technologie wordt ontwikkeld en waarvoor deze wordt ingezet.

De meeste eco-anarchisten pleiten dan ook niet voor een terugkeer naar het stenen tijdperk of voor
de replicatie van een jager-verzamelaar levensstijl, maar om de kritiek om te zetten in een effectieve
praktijk door het creëren van nieuwe gemeenschappen die bestaan zonder overheersing, terwijl zij
zich tegelijkertijd verzetten tegen de huidige overheersing en milieuvernietigende technologie.

Industrialisme

Een belangrijk onderdeel van de moderne techno-kapitalistische structuur is het zogenaamde
industrialisme. Het huidige gemechaniseerde productiesysteem is gebaseerd op gecentraliseerde
macht en de uitbuiting van mens en natuur. De standaardisering van het leven door het
industrialisme objectiveert en verhandelt het, waarbij al het leven wordt gezien als een potentiële
hulpbron. Een kritiek op het industrialisme is volgens eco-anarchisten een uitbreiding van de
anarchistische kritiek op de staat omdat het industrialisme volgens hun inherent autoritair is.

Om een industriële samenleving onder kapitalisme in stand te houden moet men land veroveren en
koloniseren om (meestal) niet-hernieuwbare grondstoffen te verkrijgen om de machines van
brandstof te voorzien en nieuwe producten te kunnen vervaardigen. Dit kolonialisme wordt
gerationaliseerd door racisme, seksisme en cultureel chauvinisme die het uiteindelijk mogelijk maken
om mensen (of dieren) van hun land te verdrijven en hulpbronnen te verwerven. Aan de basis van dit
industrialisme ligt een mechanistisch wereldbeeld Om mensen te laten werken in de fabrieken die de
machines produceren, worden zij afhankelijk gemaakt van dit systeem dat hun oorspronkelijke
levenswijze heeft vernietigd of onmogelijk heeft gemaakt. Industrialisme kan in die zin ook niet
bestaan zonder massale centralisatie en specialisatie.

klassenheerschappij is, naast de onderwerping van de natuur, een belangrijk instrument van het
industriële systeem. Het ontzegt mensen de toegang tot hulpbronnen en kennis, waardoor zij
hulpeloos worden en zo gemakkelijk kunnen worden uitgebuit. Bovendien vereist het industrialisme
dat hulpbronnen van over de hele wereld worden verscheept om het in stand te houden, en dit
globalisme ondermijnt de plaatselijke autonomie en zelfvoorziening.

Oplossingen

Veel eco-anarchisten stellen dat kleine eco-dorpen (van niet meer dan een paar honderd mensen) een
schaal van menselijk leven mogelijk maken die de voorkeur verdient boven die van de beschaving en
dat de infrastructuur en politieke systemen zo moeten worden gereorganiseerd dat dit mogelijk is.
Eco-anarchisten beweren dat de sociale structuur zo ontworpen moet worden dat er met de
natuurlijke krachten samen wordt gewerkt, in plaats van er tegenin.

Veel eco-anarchisten beschouwen traditionele vormen van sociale organisatie zoals het dorp, de
groep of de stam als de eenheden van het menselijk leven waaraan de voorkeur wordt gegeven,
omdat deze sociale organisaties duurzamer blijken te werken dan die van de beschaving. De
gemeenschappen zijn overzichtelijker, waardoor overheersingsstructuren gemakkelijker onderdrukt
kunnen worden en mensen hebben een directere relatie met de gevolgen van hun handelen.



07/01/26 21:00 9/16 Eco-anarchisme

Anarchisme.nl - https://www.anarchisme.nl/

Herwilderen (rewilding)

Herwilderen is een concept dat vooral door primitivisten en beschavingskritici wordt aangehangen.
Het betekent het terugkeren naar een meer wilde of natuurlijke staat; het is het proces waarbij men
de domesticatie ongedaan maakt. Dit kan voor de natuur gelden, maar ook voor de mens zelf. Het
centrale argument is dat de meerderheid van de mensen “beschaafd” of “gedomesticeerd” is door de
landbouw en sedentaire sociale stratificatie. Dit proces wordt vergeleken met hoe honden zijn
gedomesticeerd: die van een voorouder als de wolf, resulteerde in een verlies aan gezondheid en
levendigheid. Voorstanders van herwildering beweren dat door het proces van domesticatie de
menselijke wildheid met geweld is veranderd.

Herwildering moedigt het bewust ongedaan maken van de menselijke domesticatie aan, en de
terugkeer naar een levenswijzen zoals die van sommige inheemse menselijke culturen. Hoewel die
vaak wordt geassocieerd met primitieve vaardigheden en het leren van kennis over wilde planten en
dieren, legt het eveneens de nadruk op hernieuwbare landbeheertechnieken die worden gebruikt
door jager-verzamelaars en tuinders, evenals op de ontwikkeling van de zintuigen en het bevorderen
van verdieping van persoonlijke relaties met leden van andere soorten en de natuurlijke wereld.

Directe actie

De meeste eco-anarchisten houden hun idealen hartstochtelijk hoog en sommigen voeren directe
actie. Zij voeren geen actie zodat politici of bedrijven naar hen luisteren, maar proberen een direct
einde te maken aan de vernietiging van de aarde. Er bestaan verschillende groepen en organisaties
als GroenFront! (Engels: Earth First!), Root Force, of militantere groepen als het Earth Liberation Front
(ELF), Earth Liberation Army (ELA) en Animal Liberation Front (ALF). Zij voeren directe actie tegen wat
zij zien als systemen van onderdrukking en de vernietiging van de aarde, zoals de houtkapindustrie,
de vlees- en zuivelindustrie, laboratoria voor dierproeven, instellingen waar genetische manipulatie
plaats vindt en, wat minder vaak voorkomt, overheidsinstellingen.

Denkers en theoretici

Henry David Thoreau

In zijn boek Walden pleit de Amerikaanse anarchist en transcendentalist[7] Henry David Thoreau voor
eenvoudig leven en zelfredzaamheid onder de natuurlijke omgeving in verzet tegen de
voorschrijdende industriële beschaving. Het werk is deels een persoonlijke verklaring van
onafhankelijkheid, een sociaal experiment, een reis van spirituele ontdekking, satire, en een
handleiding voor zelfredzaamheid. Voor het eerst gepubliceerd in 1854, beschrijft het de ervaringen
van Thoreau in de loop van twee jaar, twee maanden en twee dagen in een hut die hij bouwde in de
buurt van Walden Pond (Concord, Massachusetts), te midden van het bos van zijn vriend en mentor
Ralph Waldo Emerson. Het boek comprimeert de tijd tot één kalenderjaar en gebruikt de vier
seizoenen als hoofstukken om de menselijke ontwikkeling te symboliseren. Door zich onder te
dompelen in de natuur, hoopte Thoreau een objectiever begrip van de samenleving te krijgen door
middel van persoonlijke introspectie.[8] Het hele project werd geïnspireerd door de
transcendentalistische filosofie, een centraal thema van de Amerikaanse Romantiek. Zoals Thoreau in
zijn boek duidelijk maakte, bevond zijn hut zich niet in de wildernis, maar aan de rand van de stad,
ongeveer 3,2 km van zijn gezinswoning.



Last update: 28/04/21 20:57 namespace:eco-anarchisme https://www.anarchisme.nl/namespace/eco-anarchisme?rev=1619643450

https://www.anarchisme.nl/ Printed on 07/01/26 21:00

Velen hebben in Thoreau een van de voorlopers van het ecologisme en anarcho-primitivisme gezien,
vandaag de dag door John Zerzan vertegenwoordigd. Voor George Woodcock kan deze houding ook
gemotiveerd worden door een bepaald idee van verzet tegen de vooruitgang en van afwijzing van het
groeiende materialisme dat de aard is van de Amerikaanse samenleving in het midden van de 19e
eeuw. John Zerzan nam zelf de tekst “Excursions” (1863) van Thoreau op in zijn bewerkte compilatie
van geschriften met de naam Against civilization: Readings and Reflections uit 1999.

Élisée Reclus

Élisée Reclus (15 maart 1830 - 4 juli 1905), ook bekend als Jacques Élisée Reclus, was een vermaard
Frans geograaf, schrijver,anarchist en vroege voorvechter van het naturisme. Hij produceerde zijn 19-
delige meesterwerk La Nouvelle Géographie universelle, la terre et les hommes (“Universele
Geografie”) over een periode van bijna 20 jaar (1875-1894).[9] In 1892 kreeg hij ondanks zijn
verbanning uit Frankrijk vanwege zijn politieke activisme voor dit werk de prestigieuze Gouden
Medaille van de Parijse Geografische Vereniging. Kirkpatrick Sale, eco-anarchist en theoreticus over
decentrale concepten, schreef over Reclus:

Élisée Réclus

“Zijn geografisch grondig onderzocht en onverzettelijk
wetenschappelijk werk schetste een beeld van de
interactie tussen mens en natuur, dat we vandaag de
dag bioregionalisme zouden noemen. Het toonde, met
een gevoel voor detail waarmee alleen een toegewijde
geograaf dat zou kunnen, hoe de ecologie van een plek
de menier van leven en het levensonderhoud van zijn
inwoners zou bepalen en dus hoe mensen goed zouden
kunnen leven in zelfregulerende en zelfbepaalde
bioregio's, zonder de bemoeienis van grote en
gecentraliseerde overheden die altijd proberen om
diverse geografische gebieden te homogeniseren.”[10]

De auteurs van de Anarchist FAQ[11] halen een citaat
van Reclus aan dat er een “geheime harmonie bestaat
tussen de aarde en de mensen die ze voedt. En wanneer
onverstandige samenlevingen deze harmonie laten
schenden, krijgen ze er uiteindelijk altijd spijt van.”[12]
Daarnaast zou geen enkele hedendaagse ecoloog
ontkennen dat de “waarlijk beschaafde mens begrijpt
dat hun natuur gebonden is aan het belang van iedereen
en aan dat van de natuur.”[13] De mens herstelt de
schade die door zijn voorgangers is veroorzaakt en
werkt aan de verbetering van zijn domein“.

Reclus pleitte voor natuurbehoud en verzette zich tegen het eten van vlees en de wreedheid tegen
dieren. Hij was vegetariër. Als gevolg daarvan worden zijn ideeën door sommige historici gezien als
anticiperend op de moderne sociale ecologie en dierenrechtenbewegingen. Kort voor zijn dood
voltooide Reclus zijn werk L'Homme et la terre (1905). Dit werk vormde een aanvulling op zijn grote
reeks door de ontwikkeling van de mensheid te beschouwen in diens relatie tot diens geografische

https://www.anarchisme.nl/_detail/namespace/elisee_reclus01.jpg?id=namespace%3Aeco-anarchisme


07/01/26 21:00 11/16 Eco-anarchisme

Anarchisme.nl - https://www.anarchisme.nl/

Fredy Perlman

Cover van Against His-Story,
Against Laviathan! (1982)

John Zerzan

Fredy Perlman (20 augustus 1934 - 26 juli 1985) was een auteur,
uitgever, professor en activist. Zijn meest populaire werk, het boek
Against His-Story, Against Leviathan! (1982), beschrijft de opkomst
van de overheersing door de staat met een herinterpretatie van de
geschiedenis door de Hobbesiaanse metafoor van de Leviathan –
‘de kronkelende’, een mythisch zeemonster dat in vele mythische
en religieuze teksten terugkeert. Het boek Against His-Story blijft
een belangrijke inspiratiebron voor antibeschavingsperspectieven
binnen het hedendaagse anarchisme en specifiek het groene
anarchisme.

John Zerzan

John Zerzan is een anarchist, primitivistisch filosoof en auteur uit de Verenigde Staten. Zijn werken
bekritiseren de agrarische beschaving als inherent onderdrukkend en pleiten voor het gebruik van de
levenswijze van jagers-verzamelaars als inspiratiebron voor hoe een vrije samenleving eruit zou
moeten zien. Onderwerpen van zijn kritiek zijn o.a. domesticatie, taal, symbolisch denken (zoals
wiskunde en kunst) en het begrip tijd.

Zijn vijf grote boeken zijn Elements of Refusal (1988), Future Primitive and Other Essays (1994),
Running on Emptiness (2002), Against Civilization: Readings and Reflections (2005) en Twilight of the

https://www.anarchisme.nl/_detail/namespace/againsthis-storycover.jpg?id=namespace%3Aeco-anarchisme
https://www.anarchisme.nl/_detail/namespace/john-zerzan02.jpg?id=namespace%3Aeco-anarchisme
https://www.anarchisme.nl/namespace/fredy_perlman
https://www.anarchisme.nl/namespace/john_zerzan


Last update: 28/04/21 20:57 namespace:eco-anarchisme https://www.anarchisme.nl/namespace/eco-anarchisme?rev=1619643450

https://www.anarchisme.nl/ Printed on 07/01/26 21:00

Machines (2008). Zerzan was een van de redacteuren van Green Anarchy, een controversieel
tijdschrift van anarcho-primitivistische en opstandige anarchistische signatuur. Ook is hij gastheer van
Anarchy Radio op het radiostation KWVA van de universiteit van Oregon in Eugene (VS) . In de jaren
'80 begon Zerzan het concept van de ‘beschaving’ in twijfel te trekken, nadat hij de zich bezig had
gehouden de neutraliteit van de technologie en de arbeidsverdeling. Dit was ongeveer dezelfde
periode als dat Fredy Perlman vergelijkbare conclusies trok.

Layla AbdelRahim

Layla AbdelRahim

Layla AbdelRahim is een antropoloog en auteur uit
Canada. Haar werk bekritiseert eveneens de beschaving,
technologie en, wat zij “roofzuchtige antropologie
noemt. In Children's Literature, Domestication, and
Social Foundation: Narratives of Civilization and
Wilderness (2015) schrijft ze het uitsterven tijdens het
Holoceen en de klimaatverandering, toe aan de keuze
van de mens voor de jacht voor het levensonderhoud.
Deze antropologische revolutie in de menselijke
omvorming tot een roofdier, zo betoogt ze, gaven
noodzaak tot het ontwikkelen van technologieën die
onvermijdelijk de verspreiding van een roofzuchtige
cultuur en geweld met zich mee brachten.[14]
AbdelRahim concludeert dat de jacht “aldus heeft geleid
tot domesticatie, en dat beide culturen van
bestaansmiddelen opzettelijk en op systematische basis
doden”. De beschaving met haar culturele, politieke en
sociale instellingen die levende wezens classificeren met
het oog op uitbuiting, zegt ze, is de materiële
manifestatie van deze culturele keuze en antropologie.

Derrick Jensen

Derrick Jensen is een Amerikaans ecologisch filosoof, radicale milieuactivist, beschavingskriticus en
schrijver. Volgens Democracy Now! wordt Jensen gezien als de “filosofische poëet van de ecologische
beweging”.[15]

Jensen heet kritische teksten geschreven over het concept beschaving en over de effecten daarvan.
Daarbij onderzoekt hij wat hij ‘inherente waarden, verborgen vooronderstellingen en moderne
verbindingen met overheersing, onderdrukking en genocide, evenals ecologische missdaden voor
commerciële doeleinden, zowel in binnen als buitenland. Hij roept daarbij op voor guerrillatactieken
tegen de Westerse cultuur en civilisatie in het algemeen, die naar zijn mening onmogelijk duurzaam
kunnen zijn door de ecocide die zij plegen. Het boek Endgame (2008) is één van zijn bekendste
werken. Eveneens is hij als spreker te zien in verschillende documentaires, zoals End-Civ (2011).[16]
Derrick Jensen heeft de afgelopen jaren meer en meer afstand genomen van het anarchisme, toch
kan de invloed van zijn teksten op de groen-anarchistische beweging niet ontkent worden.

Murray Bookchin

https://www.anarchisme.nl/_detail/namespace/layla-abdelrahim-650x381.jpg?id=namespace%3Aeco-anarchisme


07/01/26 21:00 13/16 Eco-anarchisme

Anarchisme.nl - https://www.anarchisme.nl/

Murray Bookchin

Murray Bookchin was een anarchist, politiek filosoof,
vakbondsactivist en docent. Naast zijn bredere politieke
theorieën was hij een pionier in de milieubeweging. Hij
ontwikkelde onder andere de theorie van de sociale
ecologie, waarin hij een relatie legde tussen sociale
vraagstukken en het milieu. Daarin sneed hij o.a.
thema’s aan als stadsplanning, landbouw de omgang en
de natuur en bestuursmodellen en was een voorvechter
van decentralisatie en democratisering. Zijn ideeën
hadden een sterke invloed op de ‘New Left’ in de
Verenigde Staten, de internationale anti-nucleaire
beweging en de antiglobaliseringsbeweging.

Bookchins bekendste en belangrijkste werken zijn Our
Synthetic Environment (1962), Post-Scarcity Anarchism
(1971) en The Ecology of Freedom (1981). Ein jaren 90
kwam hij in conflict met de toenmalige anarchistische
beweging die hij bekritiseerde voor wat hij ‘lifestyle-
isme’ noemde, vanaf dan zou hij zich geen anarchist
meer noemen maar ontwikkelde zijn eigen libertair-
socialistische concept genaamd communalisme.

Publicaties

Green Anarchy

Green Anarchy, nr. 19,
voorjaar 2005

Green Anarchy was een invloedrijk tijdschrift uit de Verenigde
Staten. De ondertitel van het tijdschrift was “An Anti-Civilization
Journal of Theory and Action” (vert. Een anti-civilistatietijdschift
over theorie en praktijk) en het behandelde thema’s als
panarchoprimitivisme, post-linkse anarchisme, radicaal
milieubewustzijn, afro-amerikaanse strijd en inheems verzet,
dierenbevrijding en bevrijding van de aarde, antikapitalisme en het
ondersteunen van politieke gevangenen. Het blad had een oplage
van 8.000 exemplaren. Abonnees in de gevangenis konden gratis
lid worden van het tijdschift. De eerste uitgave van Green Anarchy
verscheen in 2000 en in 2009 werd de website van de Green
Anarchy gesloten, waarbij een laatste kort bericht werd
achtergelaten over de stopzetting van de publicatie van het
tijdschrift.

https://www.anarchisme.nl/_detail/namespace/murray_bookchin02.jpg?id=namespace%3Aeco-anarchisme
https://www.anarchisme.nl/namespace/murray_bookchin
https://www.anarchisme.nl/_detail/namespace/green_anarchy_19.jpg?id=namespace%3Aeco-anarchisme


Last update: 28/04/21 20:57 namespace:eco-anarchisme https://www.anarchisme.nl/namespace/eco-anarchisme?rev=1619643450

https://www.anarchisme.nl/ Printed on 07/01/26 21:00

Species Traitor, nr. 1, winter
2001

Species Traitor

Species Traitor was een sporadisch verschijnend anarcho-primitivistisch tijdschrift. Het blad
verscheen als een project van het Black and Green Network en stond onder redactie van de anarcho-
primitivistische schrijver Kevin Tucker. Het eerste nummer verscheen in de winter van 2000-2001 en
bevatte een mix van geherpubliceerde en enkele originele artikelen van onder andere Derrick Jensen
en John Zerzan. Nummer twee verscheen het jaar er op in het kielzog van de aanslagen op de Twin
Towers op 11 september 2001. De artikelen gingen meer in de richting van een meer analytische en
kritische benadering van anarchie en antropologie, aanvallen op de rede en de lineaire opvattingen
over de menselijke geschiedenis, vooruitgang en de toekomst die aan de basis liggen van de
ideologie van de beschaving.

Kritiek en discussie

Er is ook kritiek op het groene anarchisme, met name op antibeschavingstheoretici en het
primitivisme. Een veel geuite kritiek hierop is dat de antibeschavingstheorieën tot politiek nihilisme
en een ondergangsstemming kunnen leiden, evenals een misantropisch wereldbeeld waarbij de mens
als alleen nog maar als ‘belasting’ op de aarde wordt gezien. Dit heeft in sommige extreme gevallen
ertoe geleid dat menselijk lijden of sterven bijv. wordt toegejuicht omdat de aarde beter af zou zijn
met minder of helemaal geen mensen. Een veel gehoorde kritiek op dit soort misantropisme is dat
vooral arme mensen uit de onderste klassen en in het globale zuiden slachtoffer zijn van het huidige
systeem en een veel groter risico lopen om slachtoffer te worden van epidemieën en milieurampen
terwijl hier de welvarende landen in de wereld hiervoor uiteindelijk vooral verantwoordelijk zijn.

Eind jaren 90 ontstond er een behoorlijk felle discussie binnen de ecologische beweging tussen o.a.
primitivisten en aanhangers van de diepe ecologie en denkers als Murray Bookchin. Bookchin
bekritiseerde hen in zijn pamfletten Deep Ecology vs. Social Ecology (1987) en Social Anarchism vs.
Life-Style Anarchism (1995), dat zij aansturen op een politiek die gericht is op een persoonlijke
levensstijl en veel minder op structurele en collectieve verandering, die volgens hem cruciaal is voor
grootschalige verandering die écht impact heeft.

https://www.anarchisme.nl/_detail/namespace/species_traitor_winter_2001.jpg?id=namespace%3Aeco-anarchisme
https://www.anarchisme.nl/namespace/john_zerzan
https://www.anarchisme.nl/namespace/murray_bookchin


07/01/26 21:00 15/16 Eco-anarchisme

Anarchisme.nl - https://www.anarchisme.nl/

De Amerikaanse anarchist Brian Oliver Sheppard schreef in 2003 een pamflet genaamd Anarchism vs.
Primitivism[17] waarin hij als anarchist kritiek uitte op het primitivisme. Sheppard stelt dat de
voorstellen die door primitivisten worden gedaan door henzelf niet eens worden nageleefd. Derrick
Jensen heeft op dergelijke kritieken gereageerd dat dit eerder een kritiek is op individuen maar
uiteindelijk niets zegt over of hun opvattingen correct zijn. Daarnaast stelt hij dat het volledig
vermijden van hypocrisie uiteindelijk ook ineffectief is en energie van activisten verspilt. Sheppard
stelt echter ook dat veel van de voorstellen praktisch onmogelijk zijn door te voeren en zelfs tot
grootschalig lijden zouden leiden.

Sommige anarchisten hebben eveneens de idealisering van inheemse volkeren bekritiseerd en stellen
dat ook binnen inheemse volkeren soms patriarchale verhoudingen bestaan en dat het leven soms
wel erg rooskleurig wordt voorgesteld – zoals de tijd die men kwijt zou zijn met het verzamelen van
voedsel.

Voetnoten

[1] Corin Bruce, Green Anarchism: Towards the Abolition of Hierarchy
[2] Jose Maria Rosello, El naturismo libertario en la península Ibérica (1890-1939)
[3] 'De bananeneter van Romainville', De AS nr. 196, 2016, pag. 33-38
[4] Jeff Shantz, Green Syndicalism: An Alternative Red–Green Vision, 2012
[5] Ibid.
[6]
[7] Transcendentalisme: stroming in de filosofie welke zich in de jaren 20 en 30 van de 19de
eeuw ontwikkelde in het oosten van de Verenigde Staten. Centraal staat het idee dat mens en
natuur inherent goed van aard zijn, maar dat de maatschappij en diens instituties deze
corrumperen. De mens is naar die logica het puurst en best als deze 'zelfvoorzienend' en
onafhankelijk is. Ralph Waldo Emerson was een centrale denker. (Russell Goodman, 2015).
Transcendentalism, Stanford Encyclopedia of Philosophy.
[8] Introspectie: ook wel zelfreflectie, is een activiteit waarbij de eigen gedachten, gevoelens en
herinneringen tot onderwerp van overdenking gemaakt worden.
[9] Elisé Réclus, Nouvelle Géographie Universelle, Hachette, Paris, 19 delen, 1876-1894
[10] Sale, Kirkpatrick, Are Anarchists Revolting?, The American Conservative (2010-07-01)
[11] An anarchist FAQ, 2010
[12] George Woodcock, “Introduction”, Marie Fleming, The Geography of Freedom, p. 15”; An
Anarchist FAQ door verschillende auteurs
[13] Ibid.
[14] AbdelRahim, Layla, Children's Literature, Domestication, and Social Foundation: Narratives
of Civilization and Wilderness, Routledge, New York, 2015
[15] 'Author and Activist Derrick Jensen: “The Dominant Culture is Killing the Planet … It's Very
Important for Us to Start to Build a Culture of Resistance”'. Democracy Now! (Interview).
Interview door Amy Goodman.
[16] Franklin López, End-Civ, 2011
[17] Brian Oliver Sheppard, Anarchism vs. Primitivism, 2003

Bronnen

Onder andere de Engelstalige en Duitstalige Wikipedia-bijdrage

https://freedomnews.org.uk/green-anarchism-towards-the-abolition-of-hierarchy
https://www.portaloaca.com/historia/historia-libertaria/1560-el-naturismo-libertario-en-la-peninsula-iberica-1890-1939.html
https://libcom.org/library/green-syndicalism-alternative-red%E2%80%93green-vision
https://www.theamericanconservative.com/articles/are-anarchists-revolting/
https://theanarchistlibrary.org/library/the-anarchist-faq-editorial-collective-an-anarchist-faq
https://nl.crimethinc.com/videos/endciv
https://theanarchistlibrary.org/library/brian-oliver-sheppard-anarchism-vs-primitivism
https://en.wikipedia.org/wiki/Green_anarchism
https://de.wikipedia.org/wiki/%C3%96ko-Anarchismus


Last update: 28/04/21 20:57 namespace:eco-anarchisme https://www.anarchisme.nl/namespace/eco-anarchisme?rev=1619643450

https://www.anarchisme.nl/ Printed on 07/01/26 21:00

From:
https://www.anarchisme.nl/ - Anarchisme.nl

Permanent link:
https://www.anarchisme.nl/namespace/eco-anarchisme?rev=1619643450

Last update: 28/04/21 20:57

https://www.anarchisme.nl/
https://www.anarchisme.nl/namespace/eco-anarchisme?rev=1619643450

	Eco-anarchisme
	Verschillende stromingen
	Anarcho-primitivisme
	Diepe ecologie
	Anarcho-naturisme
	Veganarchisme
	Groen syndicalisme
	Sociale Ecologie

	Theoretische fundamenten van het groene anarchisme
	Beschavingskritiek
	Biocentrisme vs. Antropocentrisme
	Het patriarchaat
	Technologie
	Industrialisme
	Oplossingen
	Herwilderen (rewilding)
	Directe actie

	Denkers en theoretici
	Henry David Thoreau
	Élisée Reclus
	Fredy Perlman
	John Zerzan
	Layla AbdelRahim
	Derrick Jensen
	Murray Bookchin

	Publicaties
	Green Anarchy
	Species Traitor

	Kritiek en discussie
	Voetnoten
	Bronnen


